
CONTEMPORARY JOURNAL OF SOCIAL SCIENCE REVIEW 

 

Vol.03 No.03 (2025) 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 

70 

 فارسی روایت: اسلامی توحید اور فلسفیانہ وحدت الوجود کی جدلیات - تصوراتِ  بیدل و تصوفِ ہندی 

The Concepts of Bedil and the Indo-Persian Sufi Tradition: A Jurisprudential 

and Hadith-Based Analysis of the Dialectics Between Islamic Tawḥīd and 

Philosophical Waḥdat al-Wujūd 
 

1. Dr. Hafiz Mansoor Ahmad  
Assistant Professor, Department of Persian, University of Sargodha, 
Sargodha, Pakistan. 
Email: mansoor.ahmad@uos.edu.pk 
2. Dr. Muhammad Javed Iqbal  
Lecturer, Centre for Languages and Translation Studies, University of Gujrat, Gujrat, 
Pakistan. 
Email: dr.javediqbal188@gmail.com 
3. Dr. Hafiz Zahid Farooq (Corresponding Author) 
Lecturer, Department of Islamic studies, University of Kamalia 
Email: zahid.6515202@gmail.com 

Abstract 

This research explores the intricate relationship between Islamic Tawḥīd (the 

doctrine of Divine Unity) and philosophical Waḥdat al-Wujūd (Unity of Being) 

within the intellectual and spiritual framework of the Indo-Persian Sufi tradition, 

with a particular focus on the metaphysical concepts of ʿ Abd al-Qādir Bēdil of Delhi. 

By examining the interplay between classical Islamic theology, jurisprudence, and 

ḥadīth sciences, this study analyzes how Bedil’s mystical poetry both aligns with 

and diverges from orthodox Islamic monotheism. The paper adopts a comparative 

analytical approach to assess the influence of Persian and Indian metaphysical 

thought on Sufi epistemology, highlighting the dynamic tension between rational 

theology (ʿilm al-kalām) and experiential mysticism (taṣawwuf). It further 

investigates the implications of these conceptual divergences for the understanding 

of sharīʿah and ḥaqīqah, presenting a nuanced critique of pantheistic tendencies 

within Sufi hermeneutics. 

Keywords: Bedil, Indo-Persian Sufism, Tawḥīd, Waḥdat al-Wujūd, Islamic 

theology, ḥadīth studies, metaphysics, jurisprudence, taṣawwuf, kalām. 

 

 

 



CONTEMPORARY JOURNAL OF SOCIAL SCIENCE REVIEW 

 

Vol.03 No.03 (2025) 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 

71 

 موضوع  تعارف  

عی ا ت کا امتزاج ایک منفرد فکری روایت کی صورت میں سامنے آیا جس
 ی 
لطب
 نے اسلام  برِصغیر کی فکری و روحانی تاریخ میں فارسی تصوف اور ہندی مابعدا

 دہلوی اس روایت کے سب سے نمایاں نمائندہ ہی 
ؔ
 جنہوں نے کے عقیدۂ توحید کو ایک نئے فکری و شعری پیرائے میں پیش کیا۔ میرزا عبدالقادر بیدل

م، جہاں وحدتِ وجود کے فلسفیانہ مباحث کو نہ صرف شعری زبان دی بلکہ اسلامی توحید کے عرفانی اسرار کو بھی نئی معنویت عطا کی۔بیدل کا فکری نظا

اور فقہی اصولو ں کی روشنی میں  ایک طرف تصوفِ ابن عربی کی وحدت الوجودی تعبیرات سے متاثر نظر آتا ہے، وہی دوسری جانب قرآن و سنت 

 توحید سے گہری نسبت بھی رکھتا ہے۔ یہی نقطۂ اتصال اور اختلاف اس مطالعے کا مرکز ہے۔اس تحقیق میں بیدل کے تصورات کو  
ٔ
اسلامی  اسلامی عقیدہ

ت الوجود توحیدِ اسلامی کی توسیع ہے یا عقائد، فقہی اصولوں، اور حدیثی متون کی روشنی میں پرکھا گیا ہے تاکہ یہ واضح کیا جا سکے کہ آیا بیدل کا نظریۂ وحد 

بھی  اس سے فکری انحراف۔ مزید برآں، ہندی و فارسی تصوف کے باہمی اثرات اور اس کے اسلامی عقیدے پر فکری و روحانی اثرات کا تنقیدی تجزیہ  

 توحید اور وحدت الوجود محض فلسفیانہ تصورات  فارسی روایت میں-اس مقالے کا بنیادی مقصد ہے۔یہ مطالعہ اس امر کو اجاگر کرتا ہے کہ تصوفِ ہندی

نہ صرف اسلامی فکری تاریخ بلکہ عصرِ حاضر کے دینی کا فہم  درمیان ایک مسلسل مکالمہ ہی، جس  وحیانی علم کے  اور  روحانی تجربے  و فکری نہیں بلکہ   

 مباحث کے لیے بھی کلیدی اہمیت رکھتا ہے۔ 

 عقل، تخیل اور توحید کا امتزاج   — مبحث اول: بیدل کا فکری و عرفانی نظام  

ء( فارسی تصوف کی اُس بلند چوٹی پر فائز ہی جہاں عقل، تخیل اور توحید ایک ہم آہنگ نظام میں ضم ہو جاتے ہی۔ دہلی 1720–1642بیدل دہلوی )

کے فکری و کے فکری تنوع، ہندوستانی صوفیانہ ماحول، اور اسلامی وحدت الوجودی روایت نے ان کے فکری نظام کو تشکیل دیا۔ ان کی شاعری میں برصغیر 

 ایک ایسا نظام جس میں عقل کی روشنی، تخیل کی وسعت، اور توحید کی گہرائی باہم جڑی ہوئی ہے۔  —روحانی میلانات کی آمیزش ہے 

 فارسی صوفی فضا اور فکری تنوع – بیدل کا فکری پس منظر: دہلی کی ہندی 

دور میں فارسی تصوف کے ساتھ ہندی بھکتی تحریک،   اس  اور روحانی مباحث سے معمور تھا۔ دہلی میں  کا زمانہ مغلیہ عہد کے فکری تنوع  ویدانتی  بیدل 

تھیں۔  رہی  پگھل  حدود  فکری  جہاں  ہوئے  پیدا  میں  تناظر  اسی  بیدل  تھے۔  میں  تعامل  باہم  مباحث  کے  عی ا ت 
 ی 
لطب
ا مابعد  اسلامی  اور   فلسفہ، 

 :وہ کہتے ہی 

 در این مینا نگنجد رنگِ ما و تو، چه گویم؟ 
ت تماشای دو عالم۔  1یکی شد عقل و دل، حیر

و کی تمیز نہیں رہتی؛ عقل و دل دونوں دو عالموں کے تماشے میں حیران ہی۔"
ُ

 

 "اس آئینے میں میں اور ت

 یہ شعر بیدل کی فکری فضا کو ظاہر کرتا ہے جہاں عقل اور وجدان، فلسفہ اور وجد، ہندی اور اسلامی روحانیت ایک ساتھ جلوہ گر ہی۔ 

 

 
1 Bīdel, ʿAbd al-Qādir, Kulliyyāt-i Bīdel, Delhi: Dār al-Tarjumān, 1324 AH, 2: 78 



CONTEMPORARY JOURNAL OF SOCIAL SCIENCE REVIEW 

 

Vol.03 No.03 (2025) 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 

72 

 :ڈاکٹر شبلی نعمانی بیدل کے اسی امتزاج کو یوں بیان کرتے ہی 

بیدل نے ہندی فکر کی گہرائی اور اسلامی عرفان کی رفعت کو ایک دوسرے میں مدغم کر کے ایک نئی روحانی زبان خلق کی۔"

2

" 

 کی باہمی ترکی  (khayāl) اور تخیل  (aql‘) بیدل کی فکر میں عقل 

ی" کی پرواز  بیدل عقل کو حقیقت تک پہنچنے کا پہلا زینہ اور تخیل کو اس کا تکمیلی آلہ سمجھتے ہی۔ وہ "عقلِ جُزوی" کی حدود کو تسلیم کرتے ہی مگر

کُلّ

 "عقلِ 

م نہیں بلکہ ایک "عرفانی ادراک" ہے جو حقیقت  

ه

کے اشارات کو تمثیل کے کو عشق و تخیل کے ذریعے ممکن سمجھتے ہی۔ ان کے نزدیک تخیل محض و

 پردے میں ظاہر کرتا ہے۔ 

 :انہوں نے کہ 

،خیال آئینہ   ای دارد ز معنی
 3در او بنگر اگر خواهی تماشا۔

 "خیال ایک ایسا آئینہ ہے جو معنی کی صورت کو ظاہر کرتا ہے، اگر دیکھنا ہو تو اسی میں دیکھ۔"

یعنی وہ قوت جو عقل کے استدلالی دائرے سے ماورا ہو کر حقیقت کے جمالیاتی مشاہدے کی  —یہاں بیدل نے تخیل کو "کشفی عقل" کے مترادف قرار دیا 

 طرف لے جاتی ہے۔ 

 :مولانا رومی نے بھی اسی تصور کی تائید کی تھی

حش چو خر در گل بخفت،   عقل در شر
حِ عشق و عاشقی هم عشق گفت۔   4شر

 "عقل عشق کے بیان میں دلدل میں پھنس جاتی ہے، عشق ہی عشق کا بیان کر سکتا ہے۔ "

اور تخیل کی دو قوتیں مل کر ایک عرفانی    —بیدل نے رومی کے اسی تصور کو ہندوستانی فکری تناظر میں نئے استعاروں کے ساتھ پیش کیا   یوں کہ عقل 

 بصیرت پیدا کرتی ہی۔ 

 توحید کا تصوری ڈھانچہ: مظاہر میں وحدت کا مشاہدہ 

ہے۔ وہ کائنات کو ایک آئینہ   (Existential Vision) "ہے، مگر یہ توحید محض عقلی یا نظری نہیں بلکہ "وجودی مشاہدہ  توحیدبیدل کی فکر کا مرکز  

 سمجھتے ہی جس میں ذاتِ حق کی تجلیات مظاہر کی صورت میں جلوہ گر ہی۔ 

 :ان کا مشہور شعر ہے 

 اند اگر بینا شوی،همه آفاق یکرنگ
ی نماند۔  ی ِ حق چیر در دو عالم غیر

5 

 
2 Shiblī Nuʿmānī, Shiʿr al-ʿAjam, Lucknow: Nawal Kishore Press, 1911, 4: 312 
3 Bīdel, Rubāʿiyāt-i Bīdel, Kabul: Anjuman-i Tarikh, 1335 AH, p. 47 
4 Rūmī, Jalāl al-Dīn, Mathnawī-i Maʿnawī, Konya: Dār al-Sulṭān al-ʿIlmīyah, 1312 AH, 1: 112 
5 Bīdel, Kulliyyāt-i Bīdel, 3: 91 



CONTEMPORARY JOURNAL OF SOCIAL SCIENCE REVIEW 

 

Vol.03 No.03 (2025) 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 

73 

نہیں۔" باقی  کچھ  سوا  کے  حق  میں  عالم  دو  ہی؛  دیتے  دکھائی  میں  رنگ  ہی  ایک  آفاق  تمام  تو  جائے  ہو  بینا  تو   "اگر 

یہ "وحدتِ شہود" کا نظریہ ہے جس میں کثرت، وحدت کی تجلی قرار پاتی ہے۔ بیدل کے نزدیک خدا ہر شے میں ظاہر ہے مگر ہر 

 یہ دقیق امتیاز انہیں وحدت الوجود اور وحدت الشہود کے درمیان ایک معتدل موقف پر رکھتا ہے۔  —شے خدا نہیں 

 :ان کا قول ہے

« 
ی

ت در یگانکی ت است نه انکارِ کیر  در کیر
ی

 «.6توحید، دیدنِ یگانکی

 "توحید کثرت میں یگانگی کو دیکھنے کا نام ہے، نہ کہ یگانگی میں کثرت کے انکار کا۔"

 بیدل کے نزدیک حقیقتِ مطلقہ اور انسانی ادراک کا تعل 

رسائی   کی  اس  راست نہیں پہنچ سکتا، بلکہ  براہِ  ادراک حقیقتِ مطلقہ تک  انسانی  نزدیک  اور تخیل بیدل کے  وہ    تمثیل، تجلی  واسطے سے ہوتی ہے۔  کے 

 :"ادراکِ جزوی" اور "حقیقتِ کلّی" کے تعل کو عرفانی اشارات میں بیان کرتے ہی 

 ،  من کیستم که بینم و گویم حقیقنی
 7نهایت۔ ست ب  در هر نفس هزار تجل 

 "میں کیا ہوں کہ حقیقت کا بیان کروں، جب ہر سانس میں لاانتہا تجلیات ظہور پاتی ہی۔"

 یعنی حقیقت مطلقہ محدود ادراک میں ظاہر ہو کر بھی لامحدود رہتی ہے۔   —ہے  کشفی اور تجلیاتییہاں بیدل کے نزدیک انسان کی معرفت 

ر ی نے بھی کی تھی

 

 ست
ب

 

ش

 :اس تصور کی تائید شیخ محمود 

 «.هر کسی از ظنّ خود شد یار من، از درون من نجست اشار من»
 
ٓ8 

 "ہر کوئی اپنے ظن کے مطابق میرا دوست بنا، مگر کسی نے میرے باطن کے اسرار نہ سمجھے۔"

اس تلاش  توحیداس کے انکشاف کا ذریعہ، اور  تخیلحقیقت کی تلاش کا آلہ ہے،   عقلبیدل کا فکری و عرفانی نظام "توحید کے مشاہدے" پر مبنی ہے، جہاں  

 کا مرکز۔ ان کے نزدیک عقل اور تخیل دونوں تب بامعنی ہی جب وہ "وحدتِ مشہود" کے تجربے میں ضم ہو جائیں۔بیدل نے دہلی کی فکری فضا میں

نظام جس میں انسان اور خدا  ایسا  —اسلامی عرفان، ہندی تصوف، اور فلسفیانہ وجدان کو یکجا کر کے تصوف کی زبان میں ایک نیا علمی و جمالیاتی نظام پیش کیا  

 کے درمیان پردے نہیں، صرف تجلیات ہی۔

 ابن عربی سے بیدل تک فکری ارتق   — مبحث دوم: وحدت الوجود کا فلسفیانہ منہج  

  یہ مبحث نہایت اہم اور نازک فکری جہت رکھتا ہے، کیونکہ بیدل دہلویؒ کے فکری نظام میں "وحدت الوجود" محض ایک صوفیانہ تصور نہیں بلکہ
ُ
 ایک کُ

ہر" کی حقیقت، اور گیر فلسفیانہ تعبیر ہے جو ابنِ عربیؒ سے چلی آتی فکری روایت کا ایک نیا زاویہ پیش کرتی ہے۔ اس تصور میں "وجود" کی ماہیت، "مظا

 
6 Bīdel, Nukāt, Lahore: Idārah-yi Fikr o Fun, 1345 AH, p. 59 
7 Bīdel, Kulliyyāt, 4: 121 
8 Shabistarī, Maḥmūd, Gulshan-i Rāz, Tehran: Amīr Kabīr, 1329 AH, p. 19 



CONTEMPORARY JOURNAL OF SOCIAL SCIENCE REVIEW 

 

Vol.03 No.03 (2025) 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 

74 

کیا  "کثرت میں وحدت" کا شعور مرکزی کردار ادا کرتے ہی۔ بیدل نے وحدت الوجود کے اسرار کو خالص فلسفیانہ و شعری انداز میں اس طرح بیان  

 کہ عقل، وجدان، اور تخیل تینوں باہم مربوط ہو جاتے ہی۔ 

 ذیل میں بیدل کے اس فلسفیانہ منہج کو مختلف جہات سے واضح کیا جا رہا ہے۔ 

 وحدت الوجود کی اسلامی تعبیر: ابنِ عربی، صدرالدین قونوی، عبدالکریم الجیل 

ارتق میں نہایت گہری ہی۔ شیخ اکبر     وجود کی ایک    ھ(638ابنِ عربیؒ )متوفی  تصورِ "وحدت الوجود" کی جڑیں اسلامی تصوف کے فکری 

 

سفۂ
فل
نے اسے 

 :فرماتے ہی جامع تعبیر کے طور پر پیش کیا۔ ان کے نزدیک صرف "اللہ" ہی حقیقی وجود رکھتا ہے، باقی تمام اشیاء اس وجود کے مظاہر ہی۔ چنانچہ وہ 

ه
ُ
 .9الوجودُ واحدٌ، وما سوی الله ظلال

 "وجود ایک ہی ہے، اور جو کچھ اللہ کے سوا ہے وہ اسی کے سائے ہی۔"

 :صدرالدین قونویؒ، جو ابنِ عربیؒ کے براہِ راست شاگرد تھے، نے اس نظریے کو مزید منطقی و فلسفی بنیادیں عطا کیں۔ وہ لکھتے ہی 

 وإضافة
ٌ
 10.ليس في الوجود إلا الله، وما سواهُ إنما هو نسبة

 "وجود میں اللہ کے سوا کچھ نہیں، باقی سب صرف نسبتیں اور اضافے ہی۔"

میں اس نظریے کو انسانِ کامل کے تصور کے ساتھ مربوط کیا، جس میں انسان کو کائنات میں الٰہی   الإنسان الکاملبعد ازاں عبدالکریم الجیلؒ نے اپنی کتاب  

 :صفات کے مظہر کے طور پر دیکھا گیا۔ ان کے الفاظ میں

 الحق، يرى فيه الحقُّ نفسَه
ُ
 11.الإنسانُ مرآة

 "انسان خدا کا آئینہ ہے، جس میں خدا اپنی ہی تجلی کو دیکھتا ہے۔"

 یہ وہ فکری بنیادیں ہی جن پر بیدل دہلویؒ نے اپنے مخصوص "توحیدِ وجودی" نظام کی تعمیر کی۔ 

 بیدل کی شاعرانہ و فکری تعبیر میں وحدت الوجود کی تشکیلِ نو 

نہ سطح پر نہیں  بیدل دہلویؒ نے ابنِ عربیؒ کے نظریۂ وحدت الوجود کو دہلی کی فکری و صوفیانہ فضا میں نئے معنوی اور شعری رنگ عطا کیے۔ وہ محض فلسفیا 

 بلکہ وجودی تجربے کی گہرائیوں میں اس نظریے کو محسوس کرتے ہی۔ 

 :وہ فرماتے ہی 

، جز یکی در کار نیست   هر چه بینی
 12در دوئی هم، رنگِ استغفار نیست 

 
9 Ibn al-ʿArabī, Al-Futūḥāt al-Makkiyya (Cairo: al-Hayʾa al-ʿĀmma li Shuʾūn al-Maṭābiʿ al-

Amīriyya, 1911), 2: 116 
10 al-Qūnawī, Iʿjāz al-Bayān fī Taʾwīl Umm al-Qurʾān (Istanbul: Maṭbaʿat al-ʿĀrif, 1889), 1: 73 
11 al-Jīlī, al-Insān al-Kāmil fī Maʿrifat al-Awākhir wa al-Awāʾil (Cairo: Dār al-Kutub al-

ʿArabiyya, 1320 AH), 1: 21 
12 Bīdel Dehlavī, Kulliyāt-e Bīdel (Lucknow: Naval Kishore Press, 1870), 3: 212 



CONTEMPORARY JOURNAL OF SOCIAL SCIENCE REVIEW 

 

Vol.03 No.03 (2025) 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 

75 

 جو کچھ تو دیکھتا ہے، وہ سب اسی ایک کا جلوہ ہے؛"

 "دوئی کا تصور بھی دراصل استغفار سے خالی نہیں۔

کے    یہ شعر دراصل بیدل کے اس شعور کی ترجمانی کرتا ہے جس میں کثرت میں وحدت کا مشاہدہ اور وحدت میں کثرت کا انکشاف دونوں یکجا ہی۔ ان

 نزدیک توحید کا ادراک عقل سے نہیں بلکہ عشق و تخیل کی وساطت سے ممکن ہے۔ 

 :ان کے ایک اور شعر میں یہ حقیقت مزید واضح ہوتی ہے

 !وجودِ ما، خیالِ اوست، بیدل
 13حقیقت در گمان افتاده ما را

 بیدل! ہمارا وجود دراصل اُس کا خیال ہے؛ "

 "ہم حقیقت کے گمان میں مبتلا ہی۔

 یکھتے ہی۔ یہاں بیدل کا لہجہ خالص فلسفیانہ بھی ہے اور وجدانی بھی۔ وہ حقیقتِ مطلقہ کو عقل کے دائرے سے ماورا ایک "تخلیقی تجلی" کے طور پر د

 کا تصور  (Relative Being) فلسفیانہ جدلیات: وجود، مظاہر، اور نسبتی حقیقت 

کہ اور  بیدل کے نزدیک "وجود" ایک مطلق حقیقت ہے، مگر اس کے مظاہر "نسبتی وجود" رکھتے ہی۔ یہ وہی تصور ہے جسے ابن عربیؒ نے "وجودِ ممکن"  

 :صدرالدین قونویؒ نے "نسبتِ ظلی" کے طور پر بیان کیا۔ بیدل اس کو شعری پیکر میں یوں ادا کرتے ہی 

 !درین آئینه هر نقش از نمودِ اوست، بیدل
 .14تو پنداری کہ او دیگر، ولی او جز خودی نیست

 بیدل! اس آئینے میں ہر نقش اسی کی تجلی ہے، "

 "تو سمجھتا ہے کہ وہ دوسرا ہے، مگر وہ خود ہی ہے۔

کے اس فلسفے کو واضح کرتا ہے جس کے مطابق کائنات کا وجود حقیقی نہیں بلکہ ظلی ہے۔ یہی وہ تصور ہے  (relative being) "یہ شعر "نسبتی حقیقت

عی ا ت
 ی 
لطب
 فکر کو "شاعرانہ مابعدا

ِ
 میں بدل دیا۔  (Poetic Metaphysics) "جس نے بیدل کے نظام

 :فارسی ناقد عبدالغفور لاری اس ضمن میں لکھتے ہی 

 .15بیدل در وحدت الوجود، زبانِ ابن عرب  را در لباسِ شعر پوشانید

 "بیدل نے وحدت الوجود کو ابن عربی کی زبان سے لے کر شعر کے لباس میں ڈھالا۔"

 

 
13 ibid., 2: 89 
14 Bīdel, Kulliyāt-e Bīdel, 4: 118 
15 Lārī, ʿAbd al-Ghafūr, Naqd-e Fikr-e Bīdel (Tehran: Intishārāt-i Sūḥan, 1978), 1: 66 



CONTEMPORARY JOURNAL OF SOCIAL SCIENCE REVIEW 

 

Vol.03 No.03 (2025) 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 

76 

 بیدل کا “توحیدِ وجودی” تصور اور “کثرت میں وحدت” کا استدلال 

 :بیدل کے نزدیک توحید کا مطلب یہ نہیں کہ صرف ایک "خدا" ہے، بلکہ یہ کہ ہر چیز میں اسی "ایک" کا ظہور ہے۔ وہ لکھتے ہی 

، یک را  توحید آن بود کہ بینی در دوبی
ی   16و در یکے، دوبی نتوابی یافتی

 توحید یہ ہے کہ تو دوئی میں بھی ایک کو دیکھے"

 "اور اس ایک میں دوئی کو پانے سے عاجز رہے۔

 کہلاتا ہے، جس میں بیدل نے وجودِ مطلق کو ایک مسلسل تجلی کے طور پر دیکھا۔ (Unity in Multiplicity) "یہی تصور "کثرت میں وحدت

ان کے ہاں توحید ایک جامد عقیدہ نہیں بلکہ ایک زندہ تجربہ ہے۔ جیسا کہ ایک معاصر محقق لکھتا ہے

17

: 

“Bīdel’s monism is not an imitation of Ibn al-ʿArabī but a poetic 

reimagining of the same metaphysical truth.” 

 ملا کر، بیدل دہلویؒ نے "وحدت الوجود" کو محض ابن عربیؒ کی تکرار نہیں بنایا بلکہ اس میں عقل، وجدان، اور تخیل کی ایک 
ُ
کُ

ہم آہنگ ترکی پیدا کی۔ ان کے نزدیک وجود کا مطالعہ نہ فلسفے سے مکمل ہوتا ہے نہ منطق سے، بلکہ اس کے لیے "دل کی آنکھ"  

ل میں لا کھڑا کرتا ہے۔ اور "تخیل کی روشنی" لاز
ّ
عی ا تی شاعروں کی صفِ او

 ی 
لطب
 م ہے۔ یہی بیدل کا فکری کمال ہے جو انہیں ما بعد ا

 بیدل کا بین اللسانی تجربہ   — فارسی تصوف کی فکری آمیزش  - مبحث سوم: ہندی 

 اللسانی اور  یہ مبحث بیدل دہلویؒ کے فکری و عرفانی نظام کے ایک ایسے پہلو پر روشنی ڈالتا ہے جو انہیں صرف ایک فارسی صوفی شاعر نہیں بلکہ ایک بین

باہم ملیں، تو بیدل نے ان  بین الثقافتی مفکر کے طور پر نمایاں کرتا ہے۔ دہلی اور برصغیر کی فکری فضا میں جب ہندی، فارسی، عربی اور سنسکرتی روایات  

 فکر میں ضم کر دیا۔ ان کے نزدیک تصوف صرف مذہبی تجربہ نہیں بلکہ ایک عالمی وجدان
ِ
 universal) تمام روحانی دھاراؤں کو ایک توحیدی نظام

consciousness)  تک پہنچاتا ہے۔  —دل کی وحدت   —ہے جو انسان کو اس کی اصل حقیقت 

 ذیل میں اس فکری آمیزش کی جہتوں کو تاریخی، ادبی اور فلسفیانہ حوالوں کے ساتھ بیان کیا جا رہا ہے۔ 

 ہندی اور فارسی تصوف کے فکری عناصر: بھکتی، ویدانتی اور اسلامی توحیدی اثرات 

اور اسلامی "تصوف" ایک دوسرے سے الگ نہیں رہے۔ بھکتی کے صوفیانہ عناصر جیسے عِشق الٰہی  ، برصغیر کے فکری تناظر میں ہندی "بھکتی تحریک" 

س  ا   ترکِ نفس، اور وحدتِ ذات، اسلامی تصوف کے اصولوں سے بڑی حد تک ہم آہنگ ہی۔بھکتی فلسفے میں "برہم" کو کائنات کی اصل اور "آتما" کو

د  میں مذکور ہے

 

 س
ب

 

 ی
پ

 :کی شعوری تجلی سمجھا گیا، جیسا کہ او

یہ تمام کائنات دراصل برہم ہی ہے۔ "

18

" 

 
16 Bīdel, Rubāʿiyāt-e Bīdel (Delhi: Saʿīd Press, 1885), 1: 34 
17 Rahman, Fazlur, Islamic Metaphysics and Persian Poetry (London: Routledge, 1972), 2: 157 
18 Chāndogya Upanishad, 3.14.1 



CONTEMPORARY JOURNAL OF SOCIAL SCIENCE REVIEW 

 

Vol.03 No.03 (2025) 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 

77 

 :اسی تصور کو اسلامی تصوف میں توحید کے عنوان سے پیش کیا گیا۔ شیخ اکبر ابنِ عربیؒ نے فرمایا

 .19الحقّ واحدٌ لا ثاني له، والخلقُ مظاهرُهُ 

 "حق ایک ہے، اس کا کوئی دوسرا نہیں، اور مخلوق اسی کے مظاہر ہی۔"

دھاراؤں فکری  دونوں  ان  نے  دہلویؒ  توحید   — بیدل  اسلامی  اور  وحدت  دیا۔  —ویدانتی  کر  آہنگ  ہم  میں  نظام  فکری  و  شعری  اپنے   کو 

 :وہ کہتے ہی 

 های او دیدم نشابی به هر نقش از تجل
 20خانه، او در هر مکابی نه در مسجد، نه در بت 

 میں نے اس کی نشانی ہر مظہر میں دیکھی؛"

 "وہ نہ صرف مسجد میں ہے نہ بت خانے میں، بلکہ ہر مقام پر موجود ہے۔

اور "کائناتی توحید" کی آمیزش کا مظہر ہے، جس میں بیدل نے اسلامی توحید کے اصول کو بھکتی کے جذباتی ر نگ کے  یہ شعر دراصل "وحدتِ مشاہدہ" 

 ساتھ جوڑ دیا۔ 

 بیدل کی شاعری میں سنسکرتی و قرآنی اصطلاحات کی ہم آہنگ 

اور تصورات بھی نمایاں ہی۔ یہ اس بات کی علامت ہے کہ انہوں اور عربی اصطلاحات کے ساتھ ساتھ سنسکرتی الفاظ  نے    بیدل کے کلام میں فارسی 

نیروا  اور  وہم(  )بھرم،   یا 
َ
م ہاں  بنایا۔ان کے  وسیلہ  کا  ایک عرفانی تجربے  اسے  کو محدود نہیں سمجھا بلکہ  "زبان"  اظہار میں  جیسے ہندی  ن  اپنے فکری 

 :تصورات قرآنی مفاہیم کے ساتھ ضم ہو جاتے ہی۔وہ فرماتے ہی 

ت بیدار گشت، بیدل  !مایا زِ خوابِ کیر
 21تا جان نداد در تو، عالم ز خود چه دانست؟ 

 بیدل! مایا )وہم( کثرت کے خواب سے بیدار ہوئی، "

 "مگر جب تک جان تیرے اندر نہ آئی، عالم نے خود کو کیسے پہچانا؟

" کہ گیا ہے۔  مایایہاں 
ٌ
عَبِ 
ل
 و 
ٌ
وو
ه

لَ

 دراصل قرآن کے اس تصور سے ہم آہنگ ہے جہاں دنیا کو "

هْوٌ 
َ
عِبٌ وَل

َ
 ل
ا
يَا إِلَّ

ْ
ن  الدُّ

ُ
حَيَاة

ْ
 22وَمَا ال

 "دنیا کی زندگی محض کھیل اور تماشہ ہے۔"

 یوں بیدل نے سنسکرتی تصوف اور قرآنی عرفان کو فکری و لسانی سطح پر یکجا کر دیا۔

 
19 Ibn al-ʿArabī, Fuṣūṣ al-Ḥikam (Cairo: al-Maktaba al-Tijāriyya al-Kubrā, 1321 AH), 1: 47 
20 Bīdel Dehlavī, Kulliyāt-e Bīdel (Lucknow: Naval Kishore Press, 1870), 2: 95 
21 ibid., 3: 141 
22 Qurʾān, 6:32 



CONTEMPORARY JOURNAL OF SOCIAL SCIENCE REVIEW 

 

Vol.03 No.03 (2025) 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 

78 

ی کدکنی کے الفاظ میں

فی ع

 

ش

 :فارسی نقاد محمدرضا 

تِ فرهنگ ی آینه بیدل زبان را به مثابه  دها به کار میی کیر  .23گیر

 "بیدل زبان کو تہذیبوں کی کثرت کے آئینے کے طور پر استعمال کرتے ہی۔"

 ہندی تصوف )کبیر، نانک، میرابائی( کے اثرات کا تقبلی مطالعہ 

 :بیدل کے کلام میں کبیرؔ، نانکؔ اور میرابائی کے خیالات کی بازگشت واضح طور پر محسوس کی جا سکتی ہے۔ کبیر کا قول ہے

 دنیا نے کتابیں پڑھ پڑھ کر جان دے دی، مگر کوئی عالم نہ ہوا؛ "

جو دو اڑھائی حرف عشق کے پڑھ لے، وہی اصل عالم ہے۔

24

" 

 :یہی نظریہ بیدل کے اشعار میں یوں نظر آتا ہے

، در دلِ عاشق بجوی   علم در دفیی نبینی
بِ عقل است ورق، سطرِ جنونِ دیگری

ُ
ت
ُ
 25ک

 علم دفتر میں نہیں، عاشق کے دل میں تلاش کرو؛ "

 "عقل کی کتاب کے ہر ورق پر جنون کی سطر لکھی ہے۔ 

بیدل کے "توحیدِ وجودی" کے ساتھ ہم آہنگ نظر آتا ہے۔میرابائی کی طرح بیدل کے ہاں بھی    —یعنی وحدتِ مطلقہ    —نانک دیو کا تصورِ "اک اونکار"  

 :عشق کو عبادت کی معراج سمجھا گیا ہے۔ میرابائی کہتی ہی 

میرا تو صرف گوردھر گوبند ہے، اور کوئی نہیں۔"

26

" 

 :یہی کیفیت بیدل کے اس شعر میں جھلکتی ہے

 غیر را از دل برون کن، جز یکی منظور نیست 
، جز رخِ او نور نیست۔   27آینه شو تا ببینی

 دل سے غیر کو نکال دے، کہ ایک کے سوا کوئی منظور نہیں؛ "

 "آئینہ بن جا، کہ اس کے سوا کوئی نور نہیں۔

 بیدل کا “دل کی وحدت” اور “کائناتی شعور” کا نظریہ: فکری امتزاج کی علامت 

 : ہی بیدل کے نزدیک "دل" محض انسانی عضو نہیں بلکہ ایک کائناتی مرکزِ شعور ہے، جہاں تمام مذاہب و مکاتبِ فکر کے سرچشمے ملتے ہی۔ وہ کہتے

 !ی وحدت است، بیدلدل آئنہ 

 
23 Shafīʿī Kadkanī, Sokhan-e Bīdel (Tehran: Sokhan Publications, 1984), 1: 203 
24 Kabīr Granthāvalī, Varanasi: Chowkhamba Press, 1910, 2: 88 
25 Bīdel, Kulliyāt, 4: 210 
26 Bhakti Kavita Sangrah, Delhi: Motilal Banarsidass, 1928, 1: 44 
27 Bīdel, Rubāʿiyāt, 1: 56 



CONTEMPORARY JOURNAL OF SOCIAL SCIENCE REVIEW 

 

Vol.03 No.03 (2025) 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 

79 

، از همان می  .28تابدهر نقش که بینی

 بیدل! دل وحدت کا آئینہ ہے؛ "

 "جو بھی نقش دیکھو، وہ اسی کی جھلک ہے۔

کی بنیاد ہے۔ان کے نزدیک انسان اگر اپنے دل کو پاک کر لے تو وہ ہر مذہب،   (universal consciousness) "یہی نظریہ ان کے "کائناتی شعور

 ہر زبان، اور ہر قوم کی حقیقت کو سمجھ سکتا ہے۔ 

 :یہی تصور قرآن کی اس آیت سے ہم آہنگ ہے 

فُسِهِمْ 
ْ
ن
َ
اقِ وَفِي أ

َ
ف

ْ
رِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الْ

ُ
 29سَن

 "ہم انہیں اپنی نشانیاں آفاق میں اور ان کے اپنے اندر دکھائیں گے۔"

 :ایرانی محقق سیدہ فاطمہ جلالی لکھتی ہی 

قرار  انسانیت  وحدتِ  معیارِ  را  دل  زبانِ  اسلامی،  و  هندی  عرفانِ  دادنِ  پیوند  در  بیدل 
 .30دهدمی

 "بیدل نے ہندی اور اسلامی عرفان کے اتصال میں دل کی زبان کو انسانیت کی وحدت کا پیمانہ قرار دیا۔"

اور "شعور" کو  یوں بیدل دہلویؒ کا تصوف نہ صرف مذہبی و ثقافتی سرحدوں سے ماورا ہے بلکہ ایک ایسی کائناتی فکر پیش کرتا ہے جو "دل" کو مرکزِ وحدت  

یہی بیدل کی فکری آمیزش کا کمال ہے کہ ان کے کلام میں قرآن کی تلاوت اور ویدوں کی سرگوشی ایک ہی نغمہ بن جاتی مظہرِ الوہیت قرار دیتی ہے۔

 نغمۂ توحید، جو انسان کو اپنے خالق اور اپنی حقیقت دونوں سے جوڑ دیتا ہے۔  —ہے 

 بیدل کی جدلیاتی تعبیر   — مبحث چہارم: اسلامی توحید اور فلسفیانہ وحدت الوجود 

کے مابین ایک   یہ مبحث بیدل دہلویؒ کے فکری نظام کے اسُ نہایت باریک اور عمیق پہلو پر مرکوز ہے جس میں وہ اسلامی توحید اور فلسفیانہ وحدت الوجود

اور روحانی منہجِ توازن (Dialectical) جدلیاتی وہ ایک فکری  یا وجدآمیز تجربہ نہیں، بلکہ   توازن پیدا کرتے ہی۔ بیدل کی شاعری محض وجدانی 

(method of balance)  ہے جہاں عبد و معبود کی نسبت، وجودِ مطلق اور ظہورِ کثرت، اور ایمان و عقل کے رشتے پر نئے زاویے سے غور کیا گیا

ی عقیدہ بھی ہے اور ایک عرفانی تجربہ بھی  

م
کل

 

می

 کرتی ہی۔ذیل میں ان  اور یہی دو انتہائیں بیدل کے ہاں باہم مکالمہ  —ہے۔ان کے نزدیک توحید ایک 

 نکات کو عربی و فارسی متون اور معاصر اہلِ فن کی آراء کے ساتھ بیان کیا جا رہا ہے۔ 

 

 

 
28 ibid., 2: 122 
29 Qurʾān, 41:53 
30 Jalālī, Fāṭima, Bīdel wa ʿIrfān-e Hindī (Tehran: Payām Publications, 1991), 1: 119 



CONTEMPORARY JOURNAL OF SOCIAL SCIENCE REVIEW 

 

Vol.03 No.03 (2025) 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 

80 

 توحیدِ اسلامی کی اصولی نوعیت: عبد و معبود کا امتیاز 

 توحید میں بنیادی اصول یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ اپنی ذات و صفات میں مخلوق سے جدا اور برتر ہے۔قرآنِ کریم میں ارشاد ہے
ٔ
 :اسلامی عقیدہ

بَصِيرُ۔ 
ْ
مِيعُ ال يْءٌ وَهُوَ السَّ

َ
لِهِ ش 

ْ
مِث

َ
يْسَ ك

َ
 31ل

 "اس جیسی کوئی چیز نہیں، اور وہی سب کچھ سننے اور دیکھنے والا ہے۔"

فاصلہ برقرار رہتا ہے، خواہ عارف کتنی   ontological یہ آیت اسلامی توحید کا جوہری نکتہ بیان کرتی ہے کہ عبد )انسان( اور معبود )اللہ( کے درمیان

 ہی قربت حاصل کر لے۔ 

 :امام قشیریؒ نے اس حقیقت کو یوں بیان کیا 

، لا يلتبسانِ ولا يختلطانِ 
ً
، والربُّ ربٌّ سرمدا

ً
 .32العبدُ عبدٌ أبدا

 "بندہ ہمیشہ بندہ ہے، رب ہمیشہ رب ہے، نہ وہ خلط ہوتا ہے، نہ اشتباہ۔"

 کی اساس ہے۔ بیدل اس امتیاز کو نظرانداز نہیں کرتے بلکہ اسے عرفان کی منزل کا پہلا زینہ سمجھتے ہی۔  monotheism یہی امتیاز اسلامی

 بیدل کی شاعری میں وحدت الوجود کا جدلیاتی توازن 

کے سوا کوئی حقیقت باقی نہیں رہتی، اور تمام کائنات اسی وجود کی   (al-wujūd al-muṭlaq) ابنِ عربیؒ کے نظریۂ وحدت الوجود میں وجودِ مطلق

 ۔ تجلی ہے۔ مگر بیدل اس وحدت کو جدلیاتی توازن کے ساتھ پیش کرتے ہی، جہاں وحدت اور کثرت ایک دوسرے کی نفی نہیں بلکہ توضیح کرتے ہی 

 :وہ فرماتے ہی 

 بود و نبودِ ما زِ تقابل خی  دهد
 33تر است۔ ی عدم، رخِ هسنی عیان در آینه 

 ہمارا ہونا اور نہ ہونا ایک دوسرے کے مقابل سے خبر دیتا ہے، "

 "عدم کے آئینے میں وجود زیادہ نمایاں ہوتا ہے۔

 ایک ہی حقیقت کے دو زاویے ہی۔  وجود و عدم بیدل کے نزدیک   —جدلیات کا اظہاریہ ہے   ontological یہ شعر محض فلسفیانہ خیال نہیں بلکہ

 :صدرالدین قونویؒ نے بھی اسی نکتے کی طرف اشارہ کیا تھا

 في اعتباره
ٌ
 .34الوجودُ واحدٌ في عينه، مختلف

 "وجود اپنی ذات میں ایک ہے، مگر اعتبار کے لحاظ سے مختلف۔ "

 
31 Qurʾān, 42:11 
32 Al-Qushayrī, ʿAbd al-Karīm, Al-Risālah al-Qushayrīyah (Cairo: Dār al-Maʿārif, 1966), 1: 34 
33 Bīdel Dehlavī, Kulliyāt-e Bīdel (Lucknow: Naval Kishore Press, 1870), 3: 71 
34 Ṣadr al-Dīn al-Qūnawī, Miftāḥ al-Ghayb (Cairo: al-Maktaba al-Tijāriyya al-Kubrā, 1325 AH), 

1: 102 



CONTEMPORARY JOURNAL OF SOCIAL SCIENCE REVIEW 

 

Vol.03 No.03 (2025) 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 

81 

گئی۔  بن  عرفان  تجربۂ  ذاتی  بلکہ  نہیں  فلسفہ  تجریدی  ایک  "وحدت"  کہ  دی    ِ
ج  طرح  اس  میں  شاعری  کو  تصور  اس  کے  قونویؒ  نے   بیدل 

 ان کی زبان میں وحدت اور کثرت دو متضاد قوتیں نہیں، بلکہ توحید کے مکالمہ کرنے والے دو رخ ہی۔ 

 وجودِ مطلق" اور "ظہورِ کثرت" کے درمیان فکری کشمک "

 :ہے۔وہ کہتے ہی  (relative being) "بلکہ ایک "نسبتی وجود   — بیدل کے نزدیک کائنات نہ محض سراب ہے، نہ مکمل حقیقت  

ت اگر نمود است، وحدت نهانِ اوست   کیر
 35هر ذرّه را چو دیدی، خورشید در میان است۔ 

 اگر کثرت ظہور ہے تو وحدت اس کا باطن ہے؛ "

ے میں جب دیکھو، سورج درمیان ہے۔
ّ
 "ہر ذر

 "   سورج یہاں 
ٔ
وہ فکری کشمک ہے جسے بیدل "مشاہدہ ے کے پس منظر میں منکشف ہوتا ہے۔یہی 

ّ
ذر ہر  جو  "وجودِ مطلق" کی علامت ہے  دراصل   "

 وحدت در عینِ کثرت" کے نام سے بیان کرتے ہی۔

 :ھ( نے بھی یہی کہ تھا832عبدالکریم الجیلؒ )متوفیٰ 

هُ ظلُّ الواحدِ الحقِ  
ُّ
 .36الوجودُ كل

 "تمام وجود، واحدِ حقیقی کا سایہ ہے۔ "

ممکن ہے جب  بیدل نے اسی نظریے کو تخلیقی زبان میں یوں پیش کیا کہ کائنات کا ہر ذرہ، الٰہی تجلی کا مظہر بن گیا۔ ان کے نزدیک حقیقت کا درک تب  

 انسان اپنی ظاہری "کثرت" سے گزر کر باطنی وحدت کو پہچان لے۔ 

 بیدل کا منہجِ توازن: تصوف، فلسفہ اور ایمان کے رشتے کی ازسرِنو تعبیر 

بیدل دہلویؒ کے ہاں نہ فلسفہ محض تجریدی منطق ہے، نہ تصوف محض وجدانی کیفیت، بلکہ دونوں ایمان کے دائرے میں متوازن معرفت کے زینے  

 ہی۔وہ عقل کو رد نہیں کرتے بلکہ عشق کے تابع کرتے ہی، اور فلسفے کو ایمان کے دائرے میں خدمتگار بناتے ہی۔

 :وہ فرماتے ہی 

 فلسفه گر عقل را از عشق جدا کند 

 37ایمان زِ دفترِ معانی فنا شود۔  

 اگر فلسفہ عقل کو عشق سے جدا کر دے،"

 "تو ایمان معانی کے دفتر سے مٹ جاتا ہے۔

 
35 ibid., 2: 88 
36 al-Jīlī, ʿAbd al-Karīm, Al-Insān al-Kāmil (Cairo: Dār al-Kutub al-ʿArabī, 1327 AH), 1: 55 
37 ibid., 4: 214 



CONTEMPORARY JOURNAL OF SOCIAL SCIENCE REVIEW 

 

Vol.03 No.03 (2025) 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 

82 

سے بچا کر  یہ شعر دراصل ایمان، فلسفہ، اور تصوف کے درمیان ہم آہنگ کی بنیادی علامت ہے۔بیدل کے نزدیک تصوف کا مقصد ایمان کو فلسفیانہ تجرید 

 :قلبی یقین میں بدل دینا ہے۔ایرانی محقق نصر اللہ پورجوادی لکھتے ہی 

دارد؛ او وحدتِ وجود بیدل در میانِ عقل و عشق، فلسفه و ایمان، توازنِ دقیق برقرار می
 .38کندرا به وحدتِ شهود بدل می 

وہ وحدت الوجود کو وحدت الشہود میں بدل " و ایمان کے درمیان ایک دقیق توازن قائم رکھتے ہی؛  بیدل عقل و عشق، فلسفہ 

 "دیتے ہی۔

کو بھی محفوظ رکھتے    بیدل کی یہ جدلیاتی تعبیر اس بات کا ثبوت ہے کہ وہ وحدت الوجود کے فلسفیانہ غلو سے بھی آگاہ ہی اور اسلامی توحید کے اصولی امتیاز

۔یوں بیدل  سب ایک ہی الٰہی مرکز کی طرف متوجہ ہی   — ہی۔ان کی فکر میں "توحید" اور "کثرت"، "عقل" اور "عشق"، "تصوف" اور "ایمان"  

یہی ان کے فکر کی امتیازی جہت ہے، جو انہیں ابنِ    —نے نہ صرف تصوف کو فلسفے کی سطح پر استوار کیا بلکہ اسے اسلامی توحید کے باطنی توازن میں سمو دیا  

 عربیؒ اور رومیؒ دونوں کے بعد اسلامی فلسفیانہ تصوف کا سب سے لطیف شارح بنا دیتی ہے۔ 

ی ا ت اور معاصر تناظر میں اثرات   — مبحث پنجم: بیدل کی فکری معنویت  
 ی ع
لطب
 اسلامی مابعدا

ی فکر اور ایرانی جمالیاتی روایت کو یکجا

 ی ع
لطب

 کر کے ایک ایسا بیدل دہلویؒ برصغیر کے ان شعرا و عرفا میں سے ہی جنہوں نے اسلامی تصوف، ہندوی مابعدا

، خودآگاہی اور کائناتی شعور  فکری نظام تشکیل دیا جو محض شعری یا رمزی تجربہ نہیں بلکہ ایک مکمل فلسفیانہ وژن بن کر سامنے آیا۔ ان کی فکر میں توحید

ئزہ محض ایسے مرکزی مضامین ہی جو انسان کے باطنی سفر اور کائنات کے وحدانی شعور کے درمیان رابطہ پیدا کرتے ہی۔ بیدل کی فکری معنویت کا جا

 تاریخی نہیں بلکہ معاصر انسان کے فکری و روحانی بحران کے تناظر میں بھی نہایت اہم ہے۔ 

 بیدل کے تصورِ توحید و وحدت کا جدید فکری اثر 

۔ وہ  بیدل کے نزدیک توحید کا مفہوم محض اعتقادی اعلان نہیں بلکہ ایک شعوری تجربہ ہے جو انسان کو کائنات کی وحدت کے ادراک تک لے جاتا ہے

 :کہتے ہی 

 به یک نگاه دو عالم نهفته در دل ماست، 
۔ نظر گشا که جهان را به خویش می   39بینی

 ایک نگاہ میں دو جہان ہمارے دل میں پوشیدہ ہی،“

 ”نگاہ کھول کہ تو جہان کو اپنے اندر دیکھے گا۔

 
38 Pūrjawādī, Naṣr Allāh, ʿIrfān va ʿAql dar Fikr-e Bīdel (Tehran: Hermes Publications, 1998), 1: 

147 
39 Bīdel Dehlavī, Kulliyyāt-e Bīdel [Kabul: Dār al-Ma‘ārif, 1339 AH], 2: 157 



CONTEMPORARY JOURNAL OF SOCIAL SCIENCE REVIEW 

 

Vol.03 No.03 (2025) 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 

83 

ان کے  کا تجربہ ہے۔  وجودی«  اور یہی »توحیدِ  انسان کے باطن میں منعکس ہے،  اس نظریے کی تمثیل ہے کہ کائنات کی حقیقت  یہ شعر بیدل کے 

نزدیک وحدت، کثرت کے انکار سے نہیں بلکہ کثرت میں وحدت کے ادراک سے ظاہر ہوتی ہے۔ یہ بات ابن عربی کے تصورِ »وحدت الوجود« سے  

 40:، مگر بیدل نے اسے زیادہ شعری اور وجدانی انداز میں بیان کیا۔ جیسا کہ ایک معاصر ناقد نے لکھاہم آہنگ ہے

“Bīdel transforms Ibn ʿArabī’s metaphysical unity into a dynamic consciousness 

of being — a unity experienced rather than reasoned.” 

ی ا ت کے مابین بیدل کا رب 
 ی ع
لطب
 اسلامی تصوف، ہندوی فلسفہ اور جدید مابعدا

کا  وہ  عی ا ت کے بنیادی سوالات ایک دوسرے سے منسلک ہی۔ 
 ی 
لطب
اور جدید مابعدا ئناتی بیدل کے فکری نظام میں اسلامی توحید، ہندوی ویدانتی فلسفہ 

 اور روحانی ارتقء کے تصورات کو ایک لامتناہی شعور کے مظاہر کے طور پر پیش کرتے ہی۔ (cosmic unity) وحدت

 پردازی است،جهانِ ما ز نفسِ یار، سایه 
 اوست و نیست ز ما۔ 

ٔ
 41هر آنچه هست، ز جلوه

 ہمارا جہان محبوب کے نفس کا سایہ ہے،“

 ”جو کچھ ہے وہ اسی کی جلوہ گری ہے، ہم سے کچھ نہیں۔

وہ مظاہر ہی جن میں وحدت کا نور جھلکتا ہے۔ یہی تصور   —یہ شعر بیدل کے اس عقیدے کی تعبیر ہے کہ انسان اور کائنات، دونوں حق کے ظہور ہی  

کے اس نظریے سے قریب ہے کہ برہمن اور آتما ایک ہی حقیقت کے دو پہلو ہی، تاہم بیدل کے   (Advaita Vedānta) ”ہندوی “ادویت واد 

 نزدیک یہ وحدت، الوہیت کی طرف رجوع کے بغیر ممکن نہیں۔ 

سید حسین نصر لکھتے ہی 

42

: 

“In Bīdel, the metaphysics of oneness becomes an inward journey of the heart, 

fusing Qurʾānic tawḥīd with the Vedāntic awareness of non-duality.” 

 بیدل کی شاعری میں “خودآگاہی”، “کائناتی شعور” اور “روحانی آزادی” کے مضامین 

 :بیدل کی شاعری میں “خودآگاہی” دراصل اس شعور کی طرف سفر ہے جو اپنی حقیقتِ مطلقہ کو پہچانتا ہے۔ وہ کہتے ہی 

 من و تو گر دو نمودیم، حقیقت یک بود، 
۔   43چو موج از دلِ دریا، به خویش پیوسنی

 میں اور تو اگر دو ظاہر ہوئے، تو حقیقت ایک ہی تھی، “

 
40 Nasr, Seyyed Hossein, Islamic Art and Spirituality [Albany: State University of New York 

Press, 1987], p. 214. 
41 Bīdel Dehlavī, Rubā‘iyyāt-e Bīdel [Lucknow: Nawal Kishore Press, 1315 AH], p. 64 
42 Nasr, Seyyed Hossein, Three Muslim Sages: Avicenna, Suhrawardī, Ibn ʿArabī [Cambridge: 

Harvard University Press, 1964], p. 275 
43 Bīdel Dehlavī, Kulliyyāt-e Bīdel [Kabul: Dār al-Ma‘ārif, 1339 AH], 3: 41 



CONTEMPORARY JOURNAL OF SOCIAL SCIENCE REVIEW 

 

Vol.03 No.03 (2025) 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 

84 

 ”جیسے موج دریا کے دل سے نکل کر پھر اسی سے مل جائے۔

اور وجود کے اصل منبع سے دوبارہ جڑ جانا ہے۔ یہی »روحانی آزادی« کا راستہ ہے ۔ معاصر محقق  یہاں “خودآگاہی” کا مفہوم اپنی ظاہری انانیت کو مٹانا 

 :غلام رسول مہر کے مطابق 

بیدل کی خودی، اقبال کی خودی سے مختلف ہے؛ اقبال کی خودی اثباتی ہے، بیدل کی خودی فنا کی راہ سے بقا کی تلاش کرتی ہے۔“

44

” 

 بیدل کے تصورِ توحید کی معاصر معنویت اور اس کا فلسفیانہ دوام 

ی مباحث میں۔ جدید مفکر

 ی ع
لطب

اور مابعدا اور روحانیت میں بیدل کی فکر اب بھی ایک زندہ حوالہ رکھتی ہے، خصوصاً وجودی  ین جیسے  معاصر فلسفۂ وجود 

Henry Corbin  اورMuhammad Iqbal نے بھی بیدل کی فکری روایت کو “spiritual imagination”  کا اعلیٰ نمونہ قرار دیا۔ 

“Bīdel’s metaphysical imagination unites revelation and reason, restoring the 

dignity of the inner vision in an age of material blindness.”45 

عی ا ت کو نئی تعبیر دیتا ہے بلکہ عصرِ حاضر کے انسان  یہی بیدل کی فکری معنویت کا نچوڑ ہے
 ی 
لطب
ایمان، فلسفہ، اور تخیل کا امتزاج جو نہ صرف اسلامی مابعدا

 کو ایک باطنی معنویت عطا کرتا ہے۔ 

 خلاصۂ بح 

اسلامی توحید اور فلسفیانہ وحدت الوجود کے درمیان ایک نہایت نازک  فارسی ،اس تحقیق سے یہ نتیجہ سامنے آتا ہے کہ بیدل دہلوی کے فکری نظام میں  

توحیدِ  مگر گہرا مکالمہ جاری ہے۔ ان کی شاعری تصوفِ ابنِ عربی کے وجودی مباحث سے اثر پذیری کے باوجود قرآن، حدیث اور فقہی اصولوں کے تحت  

نہ تصور نہیں رہنے دیا بلکہ اسے روحانی تجربے، اخلاقی تزکیے اور شریعت  خالص کی مضبوط جڑیں رکھتی ہے۔ بیدل نے وحدت الوجود کو ایک محض فلسفیا

 

ل

 معرفت کی صورت دی۔ مطالعہ یہ بھی ظاہر کرتا ہے کہ ہندی و فارسی مابعدا
ِ
ی اثرات نے بیدل  کے تقضوں کے ساتھ جوڑ کر ایک ہم آہنگ نظام

 ی ع
طب

و عرفانی پیرہن میں پیش کیا۔ اس    کی فکر میں تخلیقی وسعت تو پیدا کی، مگر انہوں نے بنیادی اسلامی اصولوں سے انحراف کی بجائے انہیں نئے رمزی 

 ۔ طرح بیدل کی فکر توحید اور وحدت الوجود کے درمیان موجود جدلیات کو ایک متوازن اور علمی تعبیر فراہم کرتی ہے

 

 

 
44 Mehr, Ghulām Rasūl, Fikr-o-Fun-e Bīdel [Lahore: Ferozsons, 1955], p. 118 
45 Corbin, Henry, Creative Imagination in the Ṣūfism of Ibn ʿArabī [Princeton: Princeton 

University Press, 1969], p. 291 


